# أثر بدعة الرّاوي في الجرح والتّعديل

أ. بسمة خيرى المشرى ـ قسم الدراسات الإسلامية ـ كلية التربية جامعة الزّاوية

#### المُقدّمــة.

الحمد له الذي أحســـن كل شيء خلقه وبدأ خلق الإنسان من طين ، والصلاة والسلطم على من بيّن بسنته أحكام الدّين واهتدى بنور هديه صحابته الأزكياء الميامين ، ومن اتبع سبيلهم وسار على دربهم إلى يوم الدّين ، وبعد :

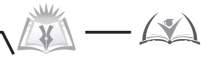
فإن علم الجمرح والتعديل من أجلّ أنسواع علموم الحديث، وهو إذ يبحث في أحوال الرواة من حيث مرتبة الاحتجاج ، فإنما لغرض معرفة مقبول الروايات والأحاديث من مردودها ؛ إذ أن من الشّـــروط التي ينبغي توافــرها في راوي الحديث : العدالة والضبط ؛ حيث " إن الطــــعن إما أن يكون لكذب الراوي ، أو تهمته بذلك ، أو فحش غلطه ، أو غفلته ، أو فسقه ، أو وهمه ، أو مخالفته ، أو جهالته ، أو بدعته ، أو ســوء حفظه "(1).

وقد وضع علماء الجـــرح والتعديل ألفاظا خاصة للدلالة على حال الراوي من حيث قبول مروياته ؛ عُرفت بمراتب الجرح والتعديل ، ومنها الرمـــي بالبدعة ، أو استعمال لفظ يدلّ على اتصاف الرّاوي بها ، ومن هنا كان اختياري لهذا الموضوع وقد عنونته بعنوان : أتـــر بدعة الراوي في الجرح والتعديل"، ولعل من أهم الأسباب التي دفعتني إلى اختيار هذا البحث:

- 1- خطورة الجرح بالبدعة ، وأن لها ضوابط وأحكاما.
- 2- ما يثيره بعض الدار سين، وما يمكن أن يغتر به بعضهم من مطالعة بدع الرواة التي أثبتها النقاد في مؤلفاتهم، فيتساهلون في تضعيفهم ، والحط عليهم .
- 3- ما تستدعيه الضرورة العلمية من تناول بحث جزئيات المسائل بالتوسع؛ وذلك للوصول إلى نتائج دقيقة عن طريق منهج الاستقراء.

## أهداف البحث:

- وإن البحث في هذا الموضوع لهو من الأهمية بمكان؛ إذ يهدف إلى:
  - 1- استخراج ضوابط البدعة المؤثرة في العدالة.
  - 2- بيان مدى تأثير المذهب العقدى في أهلية صاحب الرواية.



3- إبراز مدى خطورة النبز بالمذاهب العقدية ، وتأثير اتها على العلاقات الاجتماعية، وصنيع الأئمة المتقدمين في ذلك.

#### إشكالية البحث:

إن كل بحث يقدم عليه الباحث إلا وله فيه بعض الإشكالات والأمور الغامضة، إذ يحاول من خلال بحثه إيجاد الحلول لها والجواب عليها، وقد رأيت عن طريق مجمل هذا الموضوع أنّ إشكالية هذا البحث الرئيسية هي:

هل إبراز أئمة الجرح والتعديل لمعتقد الــراوي المخالف يقتضي رد رواياته؟ كقولهم : ثقة مرجئ ، قدرى ثقة ، ونحو ذلك .

### الدّراسات السّابقة:

1- البدع قرائرها في الجرح والتعديل ، د. عبد الرزاق عبد الله الماص: مجلة الشريعة والدراسات الإسلامية، السنة، العدد 31، سنة 1997م، وفي هذا البحث عسرتف الباحث بالبدعة وأحاط بها من كل جوانبها ، وبيّن كيفية حرص العلماء على وضع حدود للبدعة وموضوعها ، وحذّر الناس من الوقوع في البدع، وركّ ن على أثر البدعة في الرواة ، وتصدي علماء الجرح والتعديل لهم جرحا وتعديلا ، وقبولا وردا لروايتهم، وإنّ من أشنع البدع هي التي تتعلق بالعقيدة ، مثل بدع القدرية، والخوارج، والشيعة.

3- عنايسة نقاد الحديث بإبسراز معتقد السراوي دراسة تطبيقية على رواة الصحيحين ، أطروحة مقدمة لنيل درجة الدكتوراه في العلوم الإسلامية تخصص كتاب وسنة ، إعداد الطالب: الكشسبور صالح، إشراف الدكتور: رضا بو شامة ، ومن أهم النتائج التي استخلصها الباحث من بحثه : توثيق نقاد الحديث للراوي مع ذكر سسوء معتقده يعتبر منهجا عاما وبارزا في كتب الجرح والتعديل ، وهذا من أعظم الأدلة على عدل النقاد ، فتوثيقهم للسراوي لما قام عنده من أسباب التوثيق من الصدق والضبط وغير ذلك ؛ فمع احتياجهم لأخذ ما في صدره من سنن رسول الله - صلى الله عليه وسلم - لتفرده بذلك، أو لظفره بالأسانيد العالية أو لغير ذلك ، فمع هذا

كله لا يغفلون جانب معتقده ، تحذير اللأمكة ونصحا للناس، وغيرة على دينهم رحمهم الله.

4- منه ابن حجر في الجـــرح بالبدعــة من خلال كتابه التقريب: كريمة سوداني، إشراف أ. د نصر سلمان رسالة مقدمة لنيل درجة الدكتوراه في الحديث وعلومه ، سنة 2008-2009م. ومن أهم النتائج التي توصل إليها الباحث إن أقوال الحافظ في وصف الرواة بالبدعة قد اختلفت من حيث اللفظ ، وليس القصد التفريق بين هذين الإطلاقات في الحكم ؛ بل المستفاد منها تأكيد تلبّس الـــراوي بهذه البدعة أو تلك ، أو أنه تُكلِّم فيه لأجل تلك البدعة مع بيان من رجـــع عن بدعته إن وجد ، وإن لم يلتزم ذلك دائماً ذلك ، مع ملاحظة أنه أحياناً ينقل أقوال علماء الجرح في الوصف بالبدعة كما هـي، مثل : أقوال الإمام أبي داود ، والإمام العجلي، من غير إســنادها إليه، وهذا بخلاف الذهبي الذي كانت عباراته أدق في الدلالة على بدع الرواة ، بنسبتها إلى قائليها.

5- التشـــيع والرفض عـن المحدثــين (أبان بن تغلب نموذجاً) : علي عبد الرزاق هادي، كلية الإمام الكاظم بغداد ، مجلة كلية التربية الأساسية للعلوم التربوية والإنسانية، تشرين الأول، 2019، العدد 45، ومن أهم النتائج التي استخلصها الباحث أن لفظـــتا التشيع والرفض مختلفتان بالمعنى عند المحدثين من أبناء العامة، وأن التشيع يراد به على اختلاف الأراء هو عدم تقديم أحد على الشيخين وبعضهم ترقى كالذهبي وقال: حتى لو قدم علياً عليهما لكان لم يحط منهما ويظهر من بعض التشيع محبة على وتقديمه على الصحابة ، فمن قدمه على أبي بكر وعمر فهو غال في تشيعه ويطلق عليه رافضي ، وإلا فشيعي ، فإن أضيف إلى ذلك السبب أو التجريح بالبغض فغالٍ في الرفض وإن اعتقد الرجعة فاشتد في الغلو.

# منهجية البحث:

سلكت في دراسة هذا البحث المنهج الاستقرائي؛ وذلك بتتبع البـــدع التي رمي بها رواة الحديث، مع ذكر نموذجا لكل بدعة ، قمت بذكر وفيات الرواة إلا من لم أقف على وفاته فتركته ، بينت أقوال النقاد في الـــراوي الذي ثبتت عليه البدعة، وكيفية تعامل النقاد مع مروياته

# خطـــــة البحث:

ولقد جاء هذا البحث في مقدمة وثلاثة مطالب وخاتمة على النحو التالي: المطلب الأول: مفهوم البدعة وأقسامها عند المحدثين، المطلب الثاني: مفهوم الجرح والتعديل وأهميته وخطورته، والمطلب الثالث: البدع التي رمي بها رواة الحديث ونماذج لبعض أصحاب البدع، وخاتمة دونت فيها ما توصلت إليه من نتائج



# المطلب الأول \_ مفهوم البدع \_ ق وأقسامها عند المحدث ين: أولا \_ مفه وم البدع ق ف ف البدع ق ف البدع

البدع قبي "أبدع"، وهو أكثر في البدع " ومثله الفعل الرباعي "أبدع"، وهو أكثر في الاستعمال، ومعناه " ابتداء الشيء وصنعه لا على مثال سابق" (2) ، فقولهم البدعت الشيء قولا أو فعلا: إذا ابتدأته لا عن مثال سابي قولا أو فعلا: إذا ابتدأته لا عن مثال سابي قولا أو فعلا: إذا ابتدأته لا عن مثال سابي الشيء العرب: ( بدع الشيء الشيء، يبدعه، بدعا ، وابتدعه أي: أنشأه وبدأه ، وبدع الشيء: استنبطه، وأحدثه ، والبديع والبدع: الشيء الذي يكون أو لا: وفي التنزيل: "قل ما كنت بدعا من الرسل" فبلي رسل كثير.

والبدعة الحدث ، وما ابتدع من الدين بعد الإكمال ، قال ابن السكيت: البدعة كل محدثة (5) ، ومنه قوله - تعالى - : (بديغ السّمَوَات والأرْض) (6) ، أي : (خالقها ومبدعها، فهو سبحانه الخالق المخترع لا عن مثال سابق) (7) ، وهي بهذا المعنى تأتي موافقة لمعنى لفظ السنة الوارد في حديث النبي - صلى الله عليه وسلم - : "مسن سن في الإسلام سننة مثل أجر من عَمل بها، وكلا يتفص في الإسلام سننة مثل أجر من عَمل بها، وكلا يتفص من أوزارهم شمسيع قليه وسلم عليه ومن بها وكلا يتفص عليه مثل وزر من عَمل بها ، وكلا يتفص من أوزارهم شمسيع "(8) . قال ابن الأثير: عليه مثل وزر من عمل بها ، وكلا يتفص من أوزارهم شمسيع "(8) . قال ابن الأثير: - صلى الله عليه وسلم - فهو في حيز الذم والإنكار ، وما كان واقعا تحت عموم ما ندب الله إليه وحض عليه الله ورسوله ، فهو في حيز المدح ، وما لم يكن له مثال موجود كنوع من الجود والسخاء وفعل المعروف، فهو من الأفعال المحمودة، ولا يجوز أن يكون ذلك في خلاف ما ورد الشرع به" (9) ، غير أنه الشتهر في استعمال يجوز أن يكون ذلك في خلاف ما ورد الشرع به" (9) ، غير أنه الشرع، قال في القاموس: " البدع له وسلم - من الأهواء والأعمال "(10).

ومما سبق نستنتج أن لفظ (البدعة) من الناحية اللغوية يقصد به : كل ما أحدث على غير مثال سابق، سواء أكان محمودا أم مذموما

البدعة اصطلاحا: عرّف العلماء البدعة بعدة تعريفات وهي لا تخرج عن أمرين: أولهما: أنّ بعضهم أطلقها على كل مستحدث من الأشياء، سواء كان حسنا أم قبيحا، مذموما أم غير مذموم، وسواء أكان في العبادات أم في العادات، أم غيرها.

فعلى رأي من جعل البدعة مجالها العبادات ، فقد عرّفها الشاطبي<sup>(11)</sup> بقولــــه: (أنها الطريقة في الدّين مخترعة تضاهي الشرعية ، يقصد بالسلوك عليها المبالغة في التعدد لله- سبحانه - )<sup>(12)</sup>. وأما من جعلها تشمل العادات فهي عنده، وهي طريقة في الدين مخترعة تضاهي الشرعية، يقصد بالسلوك عليها ما يقصد بالطريقة الشرعية) (13) ، وعرفها ابن الجوزي (14) بقوله: (البدعة عبارة عن فعل لم يكن، فابتدع ، والأغلب في المبتدعات المها تصادم الشريعة بالمخالفة، وتوجب التعاطي عليها بزيادة أو نقصان، فإن ابتدع شيئا لا يخالف الشريعة، ولا يوجب التعاطي عليها فقد كان جمهور السلف يكر هونه، وكانوا ينفرون من كل مبتدع، وإن كان جائزا، حفظا للأصل ، وهو الاتباع، وقد قال زيد بن ثابت لأبي بكر وعمر - رضي الله عنهما - حين قالا له-: اجمع القرآن : كيف تفعلان شيئا لم يفعله رسول الله - صلى الله عليه وسلم- عبد السلام (16) بقوله: (هي فعل ما لم يعهد في عهد الرسول -صلى الله عليه وسلم- وهي منقسمة إلى بدعة واجبة ، وبدعة محرّمة، وبدعة مندوبة، وبدعة مكروهة، وبدعة مباحة ما للمربعة ، فإن دخلت في قواعد الشريعة ، فإن دخلت في قواعد المباحات فهي مبرّمة، وإن دخلت في قواعد المباحات فهي مباحة) (17)، ومن الأمثلة الدالة على ذلك:

1- البدع قلم الذي يفهم به كلام الله الله عليه وسلم- وذلك واجب ؛ لأن حفظ الشريعة واجب ، لا وكلام رسوله - صلى الله عليه وسلم- وذلك واجب ؛ لأن حفظ الشريعة واجب ، لا يتى حفظها إلا بمعرفة ذلك، وما لا يتم الواجب إلا به فهو واجب.

2- **البدعة المحرّمــــة**: ومن أمثلتها مذهب القدرية، ومذهب الجبرية ، ومذهب المرجئة، والمجسّمة، والرد عليهم من البدعة الواجبة.

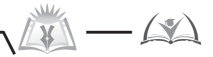
3- البدعة المندوبة ، ومن أمثلتها كل إحسان لم يعهد في العصر الأول ، ومنها: صلاة التراويح.

4-البدعة المكروهة: ومن أمثلتها زخرفة المساجد، وتذهيب المصاحف.

5- البدعة المباحـــة: ومن أمثلتها المصافحة عقيب الصبح والعصر ، والترسل في اللذيذ من المأكل والمشرب ، والملابس والمساكن (18).

وممن قال بأنّ البدعة كلها ضلالة سواء أكانت في العبادات أم العادات.

فقد عــرقها البيهقي بقوله: البدعة محرّمة وضلالة، وهي لا يرضاها الله ورسوله ، ثم يروي أحاديث في ذلك عن رسول الله صلى الله عليه وسلم (19) ، وعرّفها ابن رجب الحنبلي بقوله: ( البدعة ما أحدث مما لا أصل له في الشريعة يدل عليه ، أما ما كان له أصل من الشرع يدل عليه فليس ببدعة شرعا ، وإن كان بدعة لغة) (20).



وبعد عرض الآراء السابقة يتبين لنا: أن كل يقول بالبدعة، ولكن الفريق الثاني يقيدها بالعبادات أو العادات التي يقصد بها التعبد، يقول: إنها مذمومة، أما الفريق الأول فلا يقيدها، ويطلقها في كل عمل ويقسمها على الأحكام الخمسة.

والرأي المختار هو تعريف العز بن عبد السلام-حسب نظري-؛ وذلك لأنه جامع مانع، وأنّ العز بن عبد السلام فصل فيه تعريف البدعة وجعلها تدور مع الأحكام الخمسة. ثانيا \_ أقسام البدع—قند المحدثين:

تنقسم البدعة بحسب الاعتبار إلى أقسام عديدة (21)، والذي يهمنا في هذا المقام هو تقسيم المحدثين لها ، حيث جعلوها من حيث أثرها في الحكم على صاحبها قسمين: 1- بدع معلس مكفرة: وهي التي تخرج صاحبها من الإسلام فيصير في حكم الكافر المعاند ، وضابط ذلك أن يكون تكفيره متفق عليه في قواعد جميع الأئمة (22) ؛ كمن أنكر أمرا متواترا معلوما من الدين بالضرورة، كما في غلاة الروافض من دعوى بعضهم ألوهية عليّ، ورجوعه إلى الدنيا قبل يوم القيامة (23).

ويجب التنبيه إلى أن الحكم بكفر أي مبتدع أمر خطير لا ينبغي إلا لمن تأهّـــل له من العلماء، فقد قال ابن تيمية: "ليس لأحد أن يكفر أحدا من المسلمين وإن أخطأ وغلط، حتى تقام عليه الحجة، وتبيّـن له المحجة، ومن ثبت إسلامه بيقين، لم يــزل ذلك عنه بالشك، بل لا يــزول إلا بعد إقامة الحجة وإزالة الشبهة"(24).

والبدعة المكفرة نوعان:

أ- ما اتفق على تكفير أصحابها : كمنكري العلم بالمعدوم القائلين : ما يعلم الأشياء حتى يخلقها ، أو منكري العلم بالجزئيات ، أو القائلين برجوع سيدنا علي - رضي الله عنه - إلى الدنيا، أو حلول الإلهية في علي أو غيره ، فتُرد روايتهم بالاتفاق ؛ لأن من شرط قبرط قبول الرواية الإسلام.

1- رد روايتهم مطلقا لكفرهم عند الجمهور (25) ، فقد حكي باتفاق المحدّثين على أن المكفّرين ببدعهم لا يحتب بهم و لا تقبل روايتهم (25) ، و هذا الاتفاق منتقض بالقولين الآتيين.

2- قبول روايتهم وإن كانوا كفارا وفساقا بالتأويل<sup>(27)</sup> متى اعتقدوا حرمة الكذب، وحكى عن الشافعي قوله: " أقبل شهادة أهل الأهــــواء إلا الخطابية من الرافضة؛ لأنهم يـرون الشهادة بالـزور لموافقيهم (28).

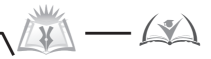
3- تـــرد رواية من أنكــر متواترا من الدّين معلوما بالضرورة ، وكذا من اعتقد عكسه ، و هو ما حققه ابن حجـر (<sup>(29)</sup>) و علّل ابن حجر عدم ردّ رواية كل مكفر ؛ لأن

كل طائفة تدّعي أن مخالفيها مبتدعة ، وقد تبالغ فتكفّر مخالفها ، فالمعتمد أن الذي ترد روايته من أنكر أثرر أمتواترا من الشرع معلوما من الدّين بالضرورة ، وكذا من اعتقد عكسه

أ- السرد مطلقا: فلا يروى عن أهل البدع والأهواء شيء ، وممن ذهب إليه ابن سيرين، ومالك(30)، والحميدي(31) ، واحتجوا بأنّ هؤلاء المبتدعة كفارا عند من ذهب إلى تكفير المتأولين ، وفسساقا عند من لم يحكم بتكفير هم(32) ، وأنّ في الأخذ عنهم ترويجا لأمرهم ، وتنويها بذكرهم ، وفي العدول الذين تلقوا نقل الأخبار كثرة تغني عنهم(33) ، شسسم إنّ البدعة مظنّة التهمة بالكذب ، فالأولى ترك الرواية عنهم(48) ، وقد رُدّ هذا المذهب بأنّه " بعيد مباعد للشائع عن أئمة الحديث "(35) ، وهو ظاهر من صنيعهم في كتب السنة.

ب- القب ول مُطلقا: وينسب إلى الإمام الشافعي (ت204هـ) مع اشتراط عدم اعتقاد حل الكذب ، حيث قال: "تقبل شهادة أهـــل الأهـــواء إلا الخطابية من الرافضة ؛ لأنّهم يرون الشهادة بالزور لموافقيهم" (36)، وممن ذهب إليه عبد الرحمن بن مهدي ، ويحيى القطان ، وعلي بن المديني، وأحمد بن حنبل (37)، وأبان الخطيب عن المستند والمعتمد عليه في تجويز الاحتجاج بأخبار هم بأنه : ما اشتهر من قبول الصحابة أخبار الخوارج وشهادتهم ومن جـرى مجراهم من الفساق بالتأويل ، ثم استمرار عمل التابعين والخالفين بعدهم على ذلك لما رأو ا من تحريهم الصدق وتعظيمهم الكذب وحفظهم أنفسهم عن المحظورات من الأفعال (38) ، وحكي هذا المذهب أيضا - عن ابن أبي ليلي، وسفيان الثوري، وأبي حنيفة ، وأبي يوسف القاضي - رحمهم الله -، ونسبه الإمام الحاكم (ت204هـ) إلى أكثر أهل الحديث ، فقال: "القسم الخامس من الصحيح المختلف فيه : روايات المبتدعة وأصحاب الأهواء؛ فإنّ رواياتهم عند أكثر أهل الحديث مقبولة إذا كانوا فيها صادقين (39)، وهذا المذهب بشهد له صنيع المحدّثين من أصحاب الدواوين الحديثية.

**ج ـ التفريق بين الداعية وغيره:** فتُرد رواية الداعية إلى بدعته ، وتُقبل رواية غير الداعية ، وممن ذهب إليه ابن المبارك ، وابن مهدي، وابن معين ، وأحمد بن حنبل ، ومسلم بن الحجاج ، حيث قال: " الواجب أن يتقي منها ما كان منها عن أهل التهم والمعاندين من أهل البدع (40). وقد ادّعي ابن حبان الاتفاق على ردّ الداعية



وقبول غيره بلا تفصيل ، فقال : "وليس بين أهل الحديث من أئمتنا خلاف أن الصدوق المتقن إذا كان فيه بدع ... .. ولم يكن يدعو إليها أن الاحتجاج بأخباره جائــــز، فإذا دعا إلى بدعته سقط الاحتجاج بأخباره "(<sup>(41)</sup>، وقال: " والمبتدع إذا حدث لبدعة ، ثم دعا الناس إليها لا يجوز الاحتجاج به بحال "(<sup>42)</sup> ، وعلَّل الخطيب منع الرواية عن الداعية فقال: "إنما نعوا أن يكتب عن الدعاة خوفا أن تحملهم الدعـــوة إلى البدعة والترغيب فيها على وضع ما يحسنها "(43) ، وسبب التفرقة عند هؤلاء، أنّ الدعوة إلى البدعة تقتضي التهمة بالكذب وتحريف الروايات لتزيين البدعة (44) ، هذا من جهة ، ومن جهة ثانية " أن الروايـــة عن الداعية تشتمل على مفسدة ، وهي إظهار أهليته للرواية ، وأنه من أهـل الصدق والأمانة ، وذلك تغرير لمخالطته ، و في مخالطة من هو كذلك للعامّة مفسدة كبيرة "(45).

د ـــ التفصيل فيما يرويـــه: داعية كان أو غير داعية، فإذا روى ما يؤيد بدعته فيُرد ، وإذا روى غير ذلك قُبل ، قال الجوزجاني: "ومنهم- أي : من الرواة- زائغ عن الحق صدوق اللهجة قد جرى في الناس حديثه ؛ إذ كان مخذو لا في بدعته مأمونا في روايته فهؤلاء عندي ليس فيهم حيلة إلا أن يؤخذ من حديثهم ما يعرف إذا لم يقو به بدعته فيتهم عند ذلك" (46)، ورأى الحافظ ابن حجر أن ما قاله الجوزجاني متجه: " لأنّ العلمة التي لها رُدّ حديثُ الداعية واردة فيما إذا كان ظاهر المروي يوافق مذهب المبتدع، ولو لم يكن داعية، والله أعلم ((47)، وما ذكر الجُوزجاني ، يحتمل أن من روى ما يعضد بدعته؛ إما أن يرد مطلقا، فتسقط عدالته ويصير إلى المذهب الأول، وإما أن يقبل ويرد في ذلك المروي بعينه الذي فيه تقوية بدعته، وعندها نكون قد أخللنا بضابط العدالة من أنها ملكة أو هيئة راسخة ، ومن اتهم بالكذب في وقت، لا يرتفع عنه الاتهام في وقت آخر، ومن كانت هذه حاله، فلا أقل من أن يتوقف فيه، وهذا مناف للعدالة(48). ولو سلَّمنا بهذا الرأى لكان قبول المبتدع فيما لم يقوَّ بدعته لا يخرجه عن دائرة أهلية الاحتجاج بحديثه

ه ـــ ــ النظر إلى روايته من حيث موافقة غيره له فيها أو تفرده بها: فإن وافقه غيره فلا يلتفت إلى روايته لإخماد بدعته ، وإن لم يوافقه أحد ولم يوجد ذلك الحديث إلا عنده مع صدقه وتحرزه عن الكذب وتدينه وعدم تعلق ذلك الحديث ببدعته ، فتُقدّم مصلحة تحصيل ذلك الحديث لنشر السنة ، على مصلحة إطفاء بدعته، كما قال أبو الفتح القشيري فيما نقله ابن حجر (49)، وقد ردّ بعض العلماء على هذا التفريق، وأنه لا دليل عليه ، فقال ابن حزم الأندلسي (ت456هـ): "قد فرق بعض السلف بين الداعية وغير الداعية ، وهذا خطأ فاحش، وقول بلا برهان، ولا يخلو المخالف للحق من أن يكون معذورا بأنه لم تقم عليه الحجة ، أو غير معذور لأنه قامت عليه الحجة؛ فإن كان معذورا، فالداعية وغير الداعية سواء، وكلاهما إما كافر وإما فاسق"<sup>(50)</sup>؛ بل إن الداعية – في تقدير بعضهم-"أولى بالخير وحسن الظن؛ لأنه ينصرما يعتقد أنه حق عنده ، وغير الداعية كاتم للذي يعتقد أنه حق ، وهذا لا يجــــوز؛ لأنه مقدم على كتمان الحق، أو يكون معتقدا لشيء لم يتيقن أنه حق، فذلك أسوأ وأقبح"<sup>(51)</sup>. ومذهب التقصيل هذا محجوج في أصله بصنيع المحدّثين أصحاب المصنفات.

والذي يتضـــح لي أن المذهب الثاني- وهو القبول مطلقا-هو الأعدل والأوفــق من صنيع المحدّثين، مع مراعاة باقي شروط الرواية من الصدق والأمانة، والضبط والإتقان (52).

ومما سبق يتضــح لنا أن التليين بالبدعة فيه اختلاف بين العلماء، فلا يظن الناظر في كتب الجرح والتعديل وغمز هم لكثير من الرواة بالبدعة أن أحاديثهم مطروحة ، بل ليُعرف أن غير هم أرجــح منهم وأوثق عند الاختلاف ، وما أحســن ما قاله الإمام الذهبي: "ما كل أحدٌ فيه بدعـة أو له هفوة أو ذنوب يقدح فيه بما يوهن حديثه، ولا من شرط الثقة أن يكون معصوما من الخطايا والخطأ، ولكن فائدة ذكرنا كثيرا من الثقات الذين فيهم أدنى بدعة أو لهم أوهام يسيرة في سعة علمهم أن يعرف أن غير هم أرجح منهم وأوثق إذا عارضهم أو خالفهم، فزن الأشياء بالعدل والورع" (53).

## المطلب الثاني \_ مفهوم الجرح والتعديل وأهميته وخطورته:

# أولا \_ مفهوم الجررح والتعديل:

الجسرح والتعديد لفي تستعمل كلمة (الجرح) في لغة العرب لعدة معان (حف) فهي تأتي بمعنى : التأثير بالسلاح ، فيقال جرحه ، جرحا ، أي : طعنه وكلمه ، والاسم من ذلك الجرح ، بضم الجيم ، ويقال : - أيضا - الجراحة ، وهي الواحدة من طعنة أو ضربة ، ويجمع الجسرح على جروح ، وتأتي بمعنى : اكتسب كما في قوله - تعالى - : (وَيَعُلَم مُ مَا جَرَحْتُ مُ بِالتَه هَارِ) (55) ، ومثلها اكتسب كما في قوله - تعالى - : (أمْ حَسِبَ الَّذِينَ اجْتَرَحُ والم المسلمينات ) (56) ، وتأتي بمعنى : العيب والتنقيص تقول : جرحه جرحا ، أي : عابه السبينات ) (56) ، وتأتي بمعنى : العيب والتنقيص تقول : جرحه جرحا ، أي : عابه وتنقصه ، ومنه جرحت الشسساهد إذا أظهرت فيه ما يرد به شهادته (57) ، (فلفظة جسرح وما اشتق منها تدل لغة على طعن المجروح بما يبين فيه أثرا محسوسا ، أو معنويا ، ثم إن الجرح قد يكون بما ليس في المجروح كالشتم ، أو بما لا يعد جارحا، وهسو مردود ، ويكون بما فيه كجرح الشاهد بما يبطل شهادته والراوي بما يطعن في روايته، وهو مقبول، وهو الذي اهتم به نقاد الحديث، فالجرح عندهم هو الطعن في عدالة الراوي أو ضبطه بما يضعف روايته أو يردها" (58).

والتعديث ل نغم مصدر للفعل عدّل - بتشديد الدال - ويأتي لعدة معان:



منها قولك عداته تعديلا فاعتدل ، بمعنى : قومته فاستقام ، ومنه قوله – تعالى - : (اللّه في خَلَقَكَ فَسَوَاكَ فَعَدَلَكَ ) (59) أي : جعل خلقتك مقومة غير منحية كالبهائم ونحو ها(60)، ومنه قولك عدلت متاع البيت إذا جعلته أعدالا - أمثالا متساوية -، وذلك من أجل ربطه للرحيل(61)، ومنه : قولك عدل البائع الميزان ، وذلك إذا ساوى بين كفتيه ، ومنها: قولك عدل الرجل الشاهد، وذلك إذا زكاه(62).

الجَرح والتّعدين حتى يبدو أنهما يعبران عن مصطلح واحد مركب ، وهما في حقيقة المصطلحين حتى يبدو أنهما يعبران عن مصطلح واحد مركب ، وهما في حقيقة الأمرر يُعبران عن مصطلحين اثنين ، لكلّ منهما مسائله وقواعده التي تجعله علما مستقلا ، يقرول الحاكم النيسابوري: "هذا النوع من علم الحديث معرفة الجرح والتعديل وهما في الأصل نوعان ، كل نوع منهما علم برأسه "(63) ، وسبب اقترانهما أنهما متقابلان متضادان ، فالجرح يطلق عند المحدثين ويراد به الطعن في الراوي ، وفي ذلك يقول ابن الأثير: "الجرح وصف متى التحق بالراوي أو الشاهد سقط الاعتبار بقوله وبطل العمل به "(64) ، وأما التعديل فإنه يراد به عند المحدثين تزكية الراوي ، وفي ذلك يقول ابن الأثير: "التعديل وصف متى التحق المحدثين تزكية الراوي والشاهد - اعتبر قولهما وأخذ به "(65) ، وعرّفوه - أيضا - بهما - أي : - الراوي والشاهد - اعتبر قولهما وأخذ به "(65) ، وعرّفوه - أيضا - مراتب تلك الألفاظ "، فهو إذن تزكية الراوي بالحكم عليه بالعدالة والضبط ، وهذا مراتب تلك الألفاظ "، فهو إذن تزكية الراوي بالحكم عليه بالعدالة والضبط ، وهذا يقابل الجرح ؛ لأنه حكم بسلب إحدى هاتين الصفتين (66).

#### ثانيا \_ أهميت\_\_\_ه وخطورت\_ه:

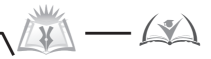
ينبغي التنبيه على أنّ الجرح والتعديل مهمة خطيرة لا تنبغي إلا لمن تأهّل لها، وعرف المقدار الواجب منها ، وقد حذر العلماء من الخوض فيها من دون امتلاك لوسائلها فقال ابن الصلاح: "ثم إن على الآخذ في ذلك -أي: الجارح والمعدل- أن يتقي الله - تبارك وتعالى - ، ويتثبّت ويتوقى التساهل؛ كي لا يجرح سليما ، ويسم بريّا بسمة سوء يبقى عليه الدهر عارُها"(67) ، وقال ابن دقيق العيد(702هـ): "أعراض المسلمين حفرة من حفر النار وقف على شفيرها طائفتان من الناس: المحدّثون والحكام"(68) ، وقال الحافظ: " وليحذر المتكلم في هذا الفن من التساهل في الجرح والتعديل ؛ فإنه إن عدل من غير تثبيت ، كان كالمثبت حكما ليس بثابت، في الجرح والتعديل ؛ فإنه إن عدل من غير تثبيت ، كان كالمثبت حكما ليس بثابت، في خيه أن يدخل في زمـــرة من روى حديثا وهو يظن أنه كذب ، وإن جرح

بغير تحــرز، قدم على الطعن في مسلم بريء من ذلك ، ووسمه بميسم سوء يبقى عليه عاره أبدا"(<sup>69)</sup>

ويتضــــح لنا مما سبق أنّ العلماء أجمعوا على أنّه يعد مجروحا من كانت بدعته مكفرة ، وخصوصا إذا كانت بدعته في العقيدة ، مثل: المشبهة والمجسمة، والنفاق، والقدرية ، وبعض طوائف المعتزلة ، الذين أنكروا رؤية الله وتكليمه ، وبعض صفات الله - تبارك وتعالى - ، وكذلك مما يعد جارحا من البدع : إذا دعا صاحب البدعة إلى بدعته ، كما فعل بشر المريسي (ت218هـ)- الفقيه المتكلم- وكان داعية إلى القول بخلق القرآن، هلك ولم يشبيعه أحد من العلماء ، وحكم بكفره طائفة من الأئمة ، ولم يدرك بشر بن الجهم بن صفوان ، وإنما أخذ مقالته ، واحتج لها، ودعا إليها "(70)، أما إذا كان صاحب بدعة مكروهة ولم يدعو إليها لا يعد جارحا لها ، رواه الخطيب البغدادي في الكفاية قال: أخبرنا أبو جعفر محمد بن جعفر بن علان الوراق قال: إن أبا الفتح محمد بن الحسين بن أحمد الأزدي الحافظ قال: حدثنا محمد بن عبدة القاضى قال: ثنا على بن المديني قال: قلت ليحيى بن سعيد القطان: إن عبد الرحمن بن مهدي قال: "أنا أترك من أهل الحديث كل من كان رأسا في البدعة ، فضحك يحيى بن سعيد ، فقال: كيف يصنع بقتادة ؟ كيف يصنع بعمر بن ذر الهمذاني؟ كيف يصلنع بابن أبي داود؟ وعد يحيي قوما أسكت عن ذكر هم، ثم قال يحيى: إن ترك عبد الرحمن هذا الضرب ترك كثيرا..."(71)

# المطلب الثالث \_ البدع التي رميى بها رواة الحديث ونماذج لبعض أصحاب البدع:

لقد جاء الدّين الإسلام\_\_\_ كاملا ف\_\_ جميع تشريعاته علما وعملا، عقيدة وعبادة ، وكذلك أخذه صحابة رسول الله - صلى الله عليه وسلم- فكانوا يتعلمون العقيدة الصافية من نصوص القرآن وما يبينه لهم معلم الأمة - صلى الله عليه وسلم -مما يستشكل عليهم و غيره ، و لا زال المسلمون كذلك زمنا ، حتى غدت الأهـــواء تدب ببعض النفوس ، وبدأت الآراء السيئة تدك عقول بعض الناس ، فظهرت جملة من العقائد الفاســــدة في أمة الإسلام ، ووجد لها أنصار وأتباع ، فحدثت طوائف وفرق منحرفة بعدما كانت الأمة جماعة واحدة ، وقد بيّــن علماء الأمة فساد أولئك وما هم عليه تحذيرا منهم ونصحا للأمة، وإن من ينظر في كتب العقائد يجد أنواعا البدع المختلفة والمتفاوتة ، فإن البدع كلها مذمومة ، ولكنها وإن اتفقت في الجنس فهي من حيث النوع درجات ، فمنها المكفرة وغير ذلك ، ومنها المغلظة وغير ذلك، فينبغى التمييز بينها في الحكم على الرجال، وهذا ما يقتضيه الواقع وأقوال العلماء وصنيع أئمة الحديث ، قال ابن تيمية : بعد أن ذكر أصول الخور و والرافضة:



"وأما القدرية المحضة فهم خير من هـولاء بكثير وأقرب إلى الكتاب والسنة"(7)، وقال - رحمه الله - : "وأما المرجئة فليسوا من هذه البدع المغلظة ؛ بل قد دخل في قولهم طوائف من أهل الفقه والعبادة ؛ وما كانوا يعدون إلا من أهل السنة؛ حتى تغلظ أمر هم بما زادوه من الأقوال المغلظة"(73)، وقال الذهبي مقررا لمنهج أهل الحديث في هذا الباب: " فإن كان كلامهم فيه من جهة معتقده ، فهو على مراتب: منهم من بدعته غليظة، ومنهم من بدعته دون ذلك، ومنهم الداعي إلى بدعته، منهم الكاف ، وما بين ذلك " فمتى جمع الغلظ والدعوة تجنب الأخذ عنه ، ومتى جمع الخفة والكف أخذوا عنه وقبلوه ، فالغلظ كغلاة الخوارج ، والجهمية، والرافضة، والخفة كالتشيع والإرجاء ، وأما من استحل الكذب نصرا لرأيه كالخطابية فبالأولى رد حديثه" (61). فيخرج من هذا أن البدع الغليظة يرد بها الرواية مطلقا، والمتوسطة كالقدر إنما يرد رواية الداعي إليها ، والخفيفة كالإرجاء هل يقبل معها الرواية مطلقا ، أو يرد عن الداعية ؟ على رواية الداعي إليها ، والخفيفة كالإرجاء هل يقبل معها الرواية مطلقا ، أو يرد عن الداعية ؟ على رواية الداعي إليها ، والخفيفة كالإرجاء هل يقبل معها الرواية مطلقا ، أو يرد عن الداعية ؟ على رواية الداعي إليها ، والخفيفة كالإرجاء هل يقبل معها الرواية مطلقا ، أو يرد عن الداعية ؟ على رواية الداعي إليها ، والخفيفة كالإرجاء هل يقبل معها الرواية مطلقا ، أو يرد عن

وهنا يتضح لنا التعريف بالبدع مع ذكر راو واحد على ذلك:

1- التشسيع: لغة: يطلق على معنيين: الأول: النصرة والاتباع، والثاني الذيع والانتشار (76)، واصطلاحا: هم الذين شايعوا عليا رضي الله عنه على الخصوص، وقالوا بإمامته وخلافته نصا ووصية إما جليا وإما خفيا واعتقدوا أن الإمامة لا تخرج من أو لاده وإن خرجت فبظلم يكون من غيره أو بتقية من عنده، وقالو ليست الإمامة قضية مصلحية تناط باختيار العامة وينتصب الإمام بنصبهم بل هي قضية أصولية، وهي ركن الدين لا يجوز للرسل عليهم الصلاة والسلام إغفاله وإهماله ولا تفويضه إلى العامة وإرساله، ويجمعهم القول بوجوب التعيين والتنصيص وثبوت عصمة الأنبياء والأئمة وجوبا عن الكبائر والصغائر والقول بالتولي والتبرؤ قولا وفعلا وعقدا إلا في حال التقية (77).

## ومن الـــرواة الذين رموا بالتشــيع:

أبان بن تغلب، أبو سعد الكوفي(140هـ)، روى له مسلم والأربعة (78)، قال الحافظ: " ثقة، تكلم فيه للتشيع"(78)، وقال الذهبـي: "ثقة شيعي"(80)، قال أحمد ويحيى والنسائي(82): "ثقة"، وقال أبو حاتم: "صالح"(83)، وروى العقيلي عن أحمد وكان يذكر عنه عقلا، وأدبا، وصحة حديث قال: "إلا أنه كان غاليا في التشيع"(84)، وقال الأزدي: " كان غاليا في التشيع، وما أعلم به في الحديث بأسا"(85)، ويتضح لنا من أقوال النقاد أنه ثقة ، وأنه لا تأثير لمذهبه الذي هو مذهب عامـة أهل الكوفة في قبول روايته ، فهو من أهل المرتبة الثالثة حسب تصنيفه ، ورواياتهم مقبولة.

2- الــــرفض: لغة: الترك(86) ، و اصطلاحا: الطعن في إمامة أبي بكر و عمر - رضي الله عنهما-وأنهما نص في علي وأو لاده، وأنهم معصومون(87).

## ومن السرواة الذين رمسوا بالرفض:

أصب\_\_\_\_ غ بن نباتة التميمي ، الحنظلي، الكوفي ، أبو القاسم (ت؟) ، روى له ابن ماجه (88). قال الحافظ: "متروك، رمى بالرفض"(89)، وقال الذهبي: "تركوه"(90) لم يذكره أحد بمذهب الرفض ، وإنما ذكر بالتشيع ، وبما هو من أوصاف الرفض ، فعن ابن سعد: "كان صاحب شُـرط على ، وكان شيعيا ، وكان يُضعّف في روايته"(91) ، وقال العقيلي: "كان يقول بالرجعة "(92)، وقال الجهوزجاني: "كان زائغا "(93)، يعني: بسبب المذهب، فهذا الغلو في حب عليّ هو الذي أوقع أصبغ بن نُباتة في رواية أحاديث لا أصل لها ، لا سيما إذا حدَّث بها عنه غير الثقة، ومن هنا تُرك، وسقط الاحتجاج به، وقال ابن معين: "ليس يساوى شيئا" (94)، وقال النسائي: "متروك الحديث"(95)، وقال في موضع آخر: "ليس بثقة"(96)، وقال الدار قطني: "منكر الحديث"(97) ، وقال أبو حاتم: "ليّن الحديث"(98)، ولخّص ابن عدي العبارة فيه قال: " عامة ما يرويه عن على لا يتابعه أحد عليه، و هو بيّن الضعف ، وله عن على أخبار وروايات ، وإذا حدّث عنه ثقة، فهو عندي لا بأس بروايته ، وإنما أتى الإنكار من متروك، رمى بالرفض "(100)، مــوافق لما عليه أكثر هذه الأقوال، وإن لم يقل فيه أحد إنه رافضي ، وإنما هو غلو التشيع، والحافظ الذهبي لم يشر إلى مذهبه ، لا في الرفض، ولا في التشيع، واكتفى بقوله: "تـــركـوه" (101)، وإن قال عنه في "المغنى": "واه، غال في تشيعه"(102)، وابن ماجه الذي روى عنه، إنما أخرج له حديثًا وإحدا فقط ، وله شاهد عنده

3- القصدر: لغة: القدر والقدر مبلغ كل شيء، واصطلاحا: قضاؤه تعالى الأشياء على مبالغها ونهاياتها التي أرادها لها(103).

وبدعة القصدر إنما تعنصي : نفي القدر؛ لا بمعنى نفي علمه - تعالى - بالأشياء، فهذا مما لا خلاف فيه ، وإنما ذهب القدرية إلى نسبة الإرادة وخلق الأفعال للإنسان (104) ، قال ابن تيمية : " وأما القدرية المحضة فهم خير من هؤلاء بكثير وأقرب إلى الكتاب والسنة ، لكن المعتزلة وغيرهم من القدرية هم جهمية – أيضا - ، وقد يكفرون من خالفهم ويستحلون دماء المسلمين، فيقربون من أولئك (105).



#### ومن السرّواة الذين رمسوا بالقدر:

4- الإرجاء ، والرجاء : يشمل معنيين : التأخير والرجاء ، واصطلاحا : من أخر العمل عن الإيمان ، أو قال : الإيمان قول بلا عمل (122) والمرجئة الخالصة ، أو مرجئة البدعة : الذين يقول وليسون لا يضر مع الإيمان معصية ، كما لا ينفع مع الكفر طاعة (123). والإرجاء يطلق على قسمين: أحدهما : الإرجاء الذي هو ضلال وهو الذي مرّ ذكره أنفا.

وثانيهما: الإرجاء الذي ليس بضلال ، ولا يكون صاحبه عند أهل السنة والجماعة خارجا، ولهذا ذكروا أنّ المرجئة فرقتان: مرجئة الضلالة، ومرجئة أهل السنة (124).

### ومن الرواة الذين رمــوا بالإرجاء:

أيوب بن عائذ بن مدلج الطائي، البحتري، الكوفي، روى له الشيخان والترمذي والنسائي (125)، قال الحافظ: " ثقة، رمي بالإرجاء (126)، وقال الذهبي: "ثقة (127)، وقال الذهبي: "ثقة (127)، وقال البخاري: " كان يرى الإرجاء، وهو صدوق (128)، وقال ابن المبارك: "كان صاحب عبادة، ولكنه كان مرجئا (129)، وقال أبو داود: "ثقة، إلا أنه مرجئ (130)، وقال ابن حبان: "كان مرجئا يخطئ (131)، ولم يرد ما يفسر نوع الإرجاء الذي كان ينتحله أيوب بن عائذ، وظاهره أن العمل لا يدخل في أصل مسمى الإيمان، والذي من نتائجه عدم القول بزيادة الإيمان ونقصانه، وقال ابن المديني (132)، وابن معين (133)، والنسائي (134)، وأبو حاتم: "ثقة "، وزاد أبو حاتم: "صاحف أو تكلم فيه صدوق (135)، وقول الحافظ: " ثقة رمي بالإرجاء"، قصد أنه ضعف أو تكلم فيه

للإرجاء ، وإلا فهو ثقة معتمد الرواية ، وقد روى له الشيخان، وإن كان البخاري لم يخرج له إلا حديثا واحدا (136) بمتابعة شعبة (137)، ولم يشرر الذهبي إلى بدعته ؛ بل وانتقد البخاري في صنيعه ، فقال: أورده في الضعفاء لإرجائه، والعجب من البخاري يغمزه وقد احترج به "(138).

5- النصبية وأهل النصب: لغة: إقامة الشيء ورفعه (139) ، واصطلاحا: "النواصب والناصبية وأهل النصب: المتدينون ببغضة عليّ – رضي الله - ؛ لأنهم نصبوا له ، أي : عدوه "(140) ، وعرّفه الحافظ بقوله: "بغض عليّ وتقديم غيره "(141) ، أو هدو: " الانحراف عن عليّ وآل بيته "(142) ، وقال الذهبي: "وكذا من تعرض للإمام عليّ - رضي الله عنه - بذم، فهو ناصبي يعرز، فإن كفره ؛ فهو خارجي مارق ، بل سبيلنا أن نستغفر للكلّ ونحبهم، ونكف عما شجر بينهم "(143).

#### ومن الرواة الذين رمــوا بالنصب:

نُعيم بن أبي هند، النعمان بن أشيم، الأشجعي (ت 110هـ)، روى له الجماعة سوى البخاري وأبي داود (144)، قال الحافظ: " ثقة، رمي بالنصبب (145)، وقال الذهبي: "ثقة "(146)، وقال أبو حاته من "صالح الحديث، صدوق (147)، وذكره ابن حبّان في "الثقات (148)، وقد عدّ الحافظ نُعيم بن أبي هند ممن تُكلم فيه لأجل النصب، وإن كان الممتنع عن الرواية عنه واحد فقط ، هو سفيان بن عُيينة، كما أثبت له مرتبة الوثاقة، وهو ما نصبت عليه أقوال العلماء ، وكذا فعل الذهبي، وإن لم يُعرّج على مذهبه في النصب، مع حكايته رأي سفيان بن عيينة في "الميزان"، وقوله بعده: "ونُعيم لون غريب، كوفي ناصبي (149).

6- الخصورج: لغصة: يطلق الخروج على معنيين: الأول: النفاذ عن الشيء، والثاني: اختلاف لونين (150)، واصطلاحا: هم كل من خرج عن الإمام الحق الذي اتفقت الجماعة عليه يسمى خارجيا، سواء كان الخروج في أيام الصحابة على الأئمة الراشدين، أو كان بعدهم على التابعين بإحسان، والأئمة في كل زمان، وكبار فرق الخوارج ستة: الأزارقة، والنجدات، والعجاردة، والثعالبة، والإباضية، والصفرية، والباقون فروعهم، ويجمعهم القول بالتبرؤ من عثمان وعليّ - رضي الله عنهما - ويقدّمون ذلك على الطاعة، ولا يصحون المناكحات إلا على ذلك، ويكفرون أصحاب الكبائر، ويصصون الخروج على الإمام إذا خالف السنة حقا واجبا(151).

# ومسن السرواة الذين رمسوا بالخسوارج:

حاجب بن عمر الثقفي ، أبو خُشيتة البصري (ت158هـ)، روى له مسلم وأبو داود والترميين الثقارج" (153)، وقال الحافظ: " ثقة، رمي برأي الخوارج" (153)، وقال



الذهبي: "ثقة" (154)، ولم يقل أحد بخروجه سوى ما نقله الحافظ عن الساجي ، عن ابن عيينة، أنه كان إباضييا (155)، ووثقه أحمد (156) وابن معين (157) ، وقال أبو داود: "رجل صالح" (158)، وذكره ابن حبان في "الثقات" (159).

ومما سببق يتضح لنا أن العلماء اتفقوا على أنه ثقة، وكونه ينتسب إلى الإباضية ، فهم فرقة معتدلة من الخوارج، ولذلك لم يقل فيه خارجي ، وإنما رمي برأي الخوارج؛ لأن الإباضية وافقوا أصل فرقتهم في بعض الآراء، وخالفوهم في بعض الآراء الأخرى ، ولم يعرّج الذهبي على مذهبه ، واكتفى بتوثيقه؛ وذلك لأن مذهبه غير مؤثر في حديثه ، بدليل رواية الإمام مسلم له في الصحيح.

7- الجهمسية نسبة إلى رجل يُدعى جهم بن صفوان (160)، ويقصد بهذا اللفظ " من ينفي صفات الله - تعالى - التي أثبتها الكتاب والسنة، ويقول إن القرآن مخلوق "(161).

#### ومن الـــرواة الذين رموا بالجهمية:

بشـــر بن السّرّي، أبو عمرو الأفوه (162)، البصـري (ت195هـ)، روى له الجماعة (163)، قال الحافظ: "كان واعظا، ثقة، متقنا، طعن فيه بـــرأي جهم، ثم اعتذر وتاب"(164)، وقال الذهبي: "ثقة"(165) ، وقد رماه برأي جهم الإمام الحميد عبد الله بن الزبير المكي (ت219هـ) شـــيخ البخاري، فقال: "كان بشر بن السـرى جهميا ، لا يحل أن يكتب عنه"(166)، وحقيقة هذا الاتهام ما حكاه الإمام أحمد: أن بشر بن الســـري "كان رجلا من أهل البصرة ، ثم صار بمكة، ثم ذكر حديث " **نَاضِرَةً** إلَى رَبِّهَا نَاظِرَةٌ "(167)، فقال: ما أدري ما هــــذا؟ أيش هذا؟ فوثب به الحميدي وأهل مُكَّة ، وأسمعوه كلاما شديدا فاعتذر بعد ، فلم يقبل منه، وزهد الناس فيه بعد"، قال أحمد : " فلما قدمت مكة المرة الثانية، كان يجيء إلينا، فلا نكتب عنه ، وجعل يتلطف، فلا نكتب عنه" (168)، أي : أنه كان يقول بنفي الصفات ، كما هو بعض آراء جهم ، لا أنه رمى بالتجهم الخالص ، وفي قوله : "كان رجلا من أهل البصرة"، إشارة إلى أن الرجل جاء من بيئة مليئة بالمذاهب والأفكار، وإنـــارة مثل هذا النوع من المسائل! وفي براءته من الجهمية ، قال ابن معين: "رأيته يستقبل البيت ؛ يدعو على قوم يرمونه بــــرأى جهم، ويقول: معاذ الله أن أكون جهميا" (169) ، فهذا كله يفيد أن بشر بن السري ربما قال بشيء، أو تكلم في شيء من رأي جهم ثم رجع عنه، وتاب ، وهو ما بينه الحافظ بقوله فيه ، واكتفى الذهبي بتوثيقه ، من دون الإشارة إلى ما حكى عنه في مذهبه ، وقد كان قال في الميزان: "أما التجهـم، فقد رجع عنه، وحديثه في الكتب الستة"(170)

8- مسطالة القصران: ويقصد بها إما: القول بخلق القرآن ، ويؤول إلى نفي الصفات ، وإما الوقف في القرآن : وهو" من لا يقول مخلوق ، ولا ليس مخلوق"(171)

## ومن السرواة الذين رموا بالوقف فسي القسرآن:

أحمد بن منصور بن سيار البغود الرمادي، أبو بكر (ت265هـ)، روى له ابن ماجه وهو شيخه (172)، قال الحافظ: " ثقة ، حافظ ، طعن فيه أبوداود لمذهبه في الوقف في القرآن "(173)، وقال الذهبي: "الحافظ "(174)، وغمزه بالوقف في القرآن أبو داود ، فقد قبل له: "لم أرك تحدث عن الرمادي؟! قال: رأيته يصحب الواقفة فلم أحدّث عنه"(175)، وإن كان هذا القول يحتمل أنه لم يكن يقول بالوقف في القرآن؛ لأن صحبته للواقفة لا تعني بالضرورة أنه على مذهبهم، وإذا كان؛ فمسألة الوقف في القرآن قال بها كثيرون خروجا من الفتنة التي حدثت بسبب مسألة " خلق القرآن"، وليس ذلك بمؤثر في العدالة ، على أن الحافظ الذهبي قال: "هذا لا يوجب ترك الاحتجاج به، وهو نوع من الوسوسواس"(176)، ولذلك لم يلتفت البتة إلى هذا الطعن، واكتفى بقوله: "الحافظ"(177)، وحكاية الحافظ لموقف أبي داود من أحمد بن منصور، فيه إشارة إلى توهين هذا الطعن، ووثقه أبو حاتم (178)، والدار قطني (189)، منصور، فيه إشارة إلى توهين هذا الطعن، وقال: "مستقيسماع والكتابة، وصيف المسند"(181)، وذكره ابن حبان في "الثقات"، وقال: "مستقيسماع والكتابة، وصيف المسند"(181)،

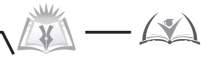
فهذه بدع متفرقة رُمي بها بعض رواة الكتب الستة ، وكثير منهم إما رجعوا وتابروا، وإما لم يكونوا دعاة إليها ، وإما أنهم كانوا متأثرين بالبيئة العلمية والثقافية التي كانوا يعيشونها ، وقد التزم الأئمة النقاد بذكر بدعهم ، مع بيان من رجع وتاب، واعتبار أقوال العلماء فيهم من حيث الرواية، وغالبا ما جاءت في توثيقهم ؛ لأن هذه البدع في معظمها خفيفة ، ولا مدخل لها في الرواية.

## الخاتمـــة:

الحمد لله الذي وفقني لكتابة هذا البحث، ومن أهم النتائج التي توصلت إليها عند كتابتي لهذا البحث ما يلي :

1- لابد لطالب العلم أن يحذر من البدعة ، وكذلك عليه أن يحذر الناس منها بالحكمة والموعظة الحسنة.

2- إن البدع على أقسامها وأنواعها تتفاوت في قبولها وردها، ولكن من أشنع البدع: تلك التي تتعلق بالعقيدة ، مثل: بدع القدرية ، والخوارج ، والشيعة.



3- إن ذكر الأئمة النقاد بدعة الراوي في ترجمتهم ولو كان ثقة ، قد يكون القصد منه توخي الحذر من مروياته ، لا سيما إذا كان فيها ما يقوي بدعته ، كما الحال في الفضائل التي يرويها الشيعة ، وقد يكون لمجرد إحصاء ما قيل في هذا الراوي ، وأن هناك من غمزه بالمذهب ، وإن كان هذا المذهب لا يؤثر في عدالته من حيث قبول مروياته عند الأئمة.

4- إنّ ذكـــر بدع الرواة وإن كان يعد غمزا في عدالتهم ، إلا أنه قد يكون مؤثرا عند بعض علماء الحديث ، دون غيرهم ، وترك هذا الراوي أو ذاك ممن تلبّس المذهب ، ليس شرطا أن تكون علته هذا المذهب ، وإنما لما انضاف إلى حال هذا الراوي من الخلل في الحفظ ، أو الضبط، بدليل قبول بعضهم لحديث رواة تلبسوا بالمذهب ، وكانوا ضعفوا آخرين لنفس ذات المذهب.

#### الهوامـــش:

- انزهة النظر بشرح نخبة الفكر في مصطلح حديث أهل الأثر، ابن حجر العسقلاني (ت852هـ)، بيروت-دار المعرفة، 40-41.
- (2) معجم مقاييس اللغة، أبو الحسين أحمد بن فارس بن زكريا(395هـ)، تح: عبد السلام محمد هارون، دار الفكر،1399هـ، 209/1.
- (3) الصحاح، إسماعيل بن حماد الجوهري(ت393هـ)، تح: أحمد عبد الغفور عطار، ط4، بيروت- دار العلم للملابين، 1990، 1183/3.
  - (4) سورة الأحقاف 9.
- (5) لسان العرب المحيط، أبو الفضل جمال الدين محمد بن مكرم بن منظور (ت711 هـ)، قدم له: عبد الله العلايلي، بيروت-دار الجيل، دار لسان العرب، 1408-1408/ط1، بيروت: دار صادر، مادة (بدع).
  - (6) سورة البقرة 117/2.
  - (7) لسان العرب المحيط، ابن منظور 175/1.
- (8) صحيح مسلم، أبو الحسين مسلم بن الحجاج النيسابوري (ت261هـ)، تح: محمد فؤاد عبد الباقي، بيروت دار إحياء التراث العربي، كتاب الزكاة، باب الحث على الصدقة ولو بشق تمرة أو كلمة طيبة وأنها حجاب من النار 105/2، 1017، كتاب العلم، باب من سن سنة حسنة أو سيئة ومن دعا إلى هدى أو ضلالة 2059/4.
- (9) النهاية في غريب الحديث والأثر، مجد الدين المبارك بن محمد بن الأثير الجزري(ت606هـ)، تحقيق : طاهر أحمد الزاوي ومحمود محمد الطناحي، بيروت-المكتبة العلمية، 1399هـ، 160/1.
  - (10) لسان العرب المحيط 174/1.
- (11) هو القاسم بن فيره بن خلف بن أحمد، أبو القاسم وأبو محمد الرعيني الشاطبي الأندلسي الضرير، الإمام العلاّمة أحد أعلام الكبار المشتهرين في الأقطار، صاحب القصيدة الشاطبية في القراءات السبع: ينظر: معجم المألفين عمر رضا كحالة، تراجم مصنفي المكتب العربية، مكتبة المثنى، بيروت، 1386هـ، ج 8،
- (12) الاعتصام، أبو إسحاق إبر اهيم بن موسى الشاطبي (ت790هـ)، ط1، العقربية -المملكة العربية السعودية، دار ابن عفان، 1418هـ، 50/1.

- (13) المصدر السابق 51/1.
- (14) هو جمال الدين أبو الفرج عبد الرحمن بن علي بن محمد بن علي بن عبيد الله بن عبد الله بن حمادي بن أحمد بن محمد بن جعفر بن عبد الله بن القاسم بن القاسم بن القاسم بن محمد بن عبد الله ابن الفقيه عبد الرحمن ابن الفقيه القاسم بن محمد بن خليفة رسول الله صلى الله عليه وسلم أبي بكر الصديق رضي الله عنه القريشي التيمي البكري البغدادي الحنبلي، الواعظ صاحب التصانيف، ولقب بابن الجوزي لشجرة جوز كانت بداره بواسط (ولم تكن بالبلدة شجرة جوز سواها). سير أعلام النبلاء شمس الدين محمد بن أحمد بن عثمان الذهبي، ج21، تح: بشار عواد ، دار الرسالة، ص 365.
  - (15)المصدر نفسه 37/1.
- (16) هو هو عبد العزيز بن عبد السلام بن أبي القاسم بن حسن السلمي، أبو محمد، الملقب بعز الدين أو العز، ويسلطان العلماء، وهو شيخ الإسلام وأحد الأئمة الأعلى، القاضي، الفقيه الشافعي الذي بلغ رتبة الاجتهاد، ولد بدمشق سنة 577هـ ونشأ بها. ينظر: طبقات الشافعية الكبرى، تاج الدين عبد الوهاب بن تقي الدين السبكي (ت: 771هـ)، ن: هجر للطباعة والنشر والتوزيع، طِ2، 1413هـ، ج8، ص 209.
  - (17) قواعد الأحكام في مصالح الأنام، للعزبن عبد السلام، طدار الاستقامة، مصر، 171/2.
    - (18) المصدر السابق 172/2.
    - (19) الاعتقاد على مذاهب السلف، لأبي بكر البيهقي، ط العهد الجديد، 114.
- (20) جامع العلوم والحكم في شرح خمسين حديثا من جوامع الكلم، أبو الفرج عبد الرحمن بن شهاب الدين بن رجب الحنبلي (ت795هـ)، تح: شعيب الأرناؤوط وإبراهيم باجس، عين مليلة-الجزائر، دار الهدى 1991، 160
  - (21) ينظر الاعتصام للشاطبي 241/1.
- (22) أما إذا لم يكن التكفير متقى عليه فلا إجماع على رد روايته يقول ابن حجر: "والتحقيق أنه لا يرد كل مكفر ببدعته؛ لأن كل طائفة تدعي أن مخالفيها مبتدعة وقد تبالغ فتكفر مخالفها، فالمعتمد أن الذي ترد روايته من أنكر متوافرا من الشرع معلوما من الدين بالضرورة، وكذا من اعتقد عكسه" ينظر نخبة الفكر ذيل سبل السلام 230/4.
- (23) ينظر هدي الساري مقدمة فتح الباري شرح صحيح البخاري، أحمد بن علي بن حجر العسقلاني (ت852هـ)، بيروت-دار المعرفة، 385.
  - (24) مجموع الفتاوى، أحمد بن تيمية (ت727ه)، ط1، الرياض: مطابع الرياض، 1381-1386، 466/12.
    - (25)ينظر نخبة الفكر في مصطلح أهل الأثر، ابن حجر العسقلاني، 230. (26) ينظر التقريب والتيسير لمعرفة سنن البشير النذير، يحيى بن شرف النووي، دن، دط، ج1، ص7.
- (<sup>27)</sup> قال الخطيب: "وقال جماعة من أهل النقل والمتكلمين: أخبار أهل الأهواء كلها مقبولة، وإن كانوا كفارا وفساقا بالتأويل. الكفاية في علم الرواية، الخطيب البغدادي، تح أبو عبد الله السورقي، إبراهيم حمدي المدنى، المكتبة العلمية، المدينة المنورة، ص130.
  - (28)الأم، الشَّافعي، دار المعرفة-بيروت، 1993، ج6، ص206.
  - (29) ينظر نخبة الفكر في مصطلح أهل الأثر، ابن حجر العسقلاني، 230/1.
- (30) وهو مخالف لصنيعه في الموطأ؛ حيث روى عن ثور بن زيد الديلي في عشرة مواضع، وعن داود بن الحصين في أربعة مواضع، وهما ممن رمي ببدعة القدر. ينظر الكفاية ،121-123، وإن كان قول مالك المشهور" لا يؤخذ العلم من أربعة... وصاحب هوى يدعو الناس إلى هواه..." الجرح والتعديل، أبو محمد عبد الرحمن بن أبي حاتم الرازي(ت327هـ)، ط1، حيدر اباد-الهند: دائرة المعارف العثمانية-بيروت: دار إحياء التراث العربي،1373، 23/2، يستشف منه أنّ مذهبه في رواية المبتدع قبول غير الداعية.
  - (31) ينظر الكفاية في علم الرواية، الخطيب البغدادي، 121-123.
- (32) ينظر مقدمة ابن الصلاح في علوم الحديث، خرّج نصوصه وعلّق عليه: مصطفى ديب البغا، عين مليلة- الجزائر: دار الهدى،1991، 67.
  - (33) ينظر نزهة النظر،54.



- (34) ينظر شرح علل الترمذي، عبد الرحمن بن أحمد بن رجب الحنبلي (ت795هـ)، تح: نور الدين عتر، ط1، دمشق: دار الملاح، 1398، 54/1.
- (35) مقدمة ابن الصلاح 67، وفي الرد على حجج هذا الفريق، ينظر توجيه النظر إلى أصول الأثر، طاهر الجزائري،29.
- (36) ينظر الكفاية، 120. ومذهبه هذا شرحه في الأم للشافعي 206/6 (مسألة قبول شهادة من لم يستحل الكذب من أهل الأهواء). و"الخطّابية" فرقة من الروافض تنسب إلى أبي الخطّاب محمد بن أبي زينب الأجدع، قال ابن قتيبة: "كان يأمر أصحابه أن يشهدوا على من خالفهم بالزور في الأموال والدماء والفروج، وقال: إنّ دماءهم ونساءهم لكم حلال". المعارف 340. ينظر كشف الأسرار عن أصول فخر الإسلام البزدوي، علاء الدين عبد العزيز بن أحمد البخاري(ت730هـ)، وضع حواشيه: عبد الله محمود محمد عمر، ط1، بيروت:دار الكتب العلمية، 1418، 37/3.
  - (37) ينظر الكفاية،129.
  - (38) ينظر الكفاية، 125.
- (39) المدخل في أصول الحديث، أبو عبد الله الحاكم عبد الله محمد بن عبد الله النيسابوري(ت405هـ)، مطبوع مع المنار المنيف في الصحيح والضعيف لابن القيّم، بيروت: دار الكتب العلمية، 1408هـ، 158.
  - (40) ينظر صحيح مسلم، مسلم بن الحجاج، دار الجيل-بيروت، 6/1.
- (41) ينظر الثقات، أبو حاتم محمد بن حبان(ت354هـ)، تح: السيد شرف الدين أحمد، دار الفكر، ط1، 140/1975،6
- (42) المجروحين من المحدثين والضعفاء والمتروكين، محمد بن حبان بن أحمد البستي، تح: محمود إبراهيم زايد، دار المعرفة-بيروت-لبنان، ط1، 1992، 35/3.
  - (43) الكفاية في علم الرواية، 126-129.
- (44) ينطر الكقاية، 128. وقد نقل الخطيب في الكفاية جملة من أقوال العلماء تبين مذهبهم في قبول رواية المبتدع غير الداعية، منهم: عبد الرحمن بن مهدي، ويحيى بن معين، وأحمد بن حنبل (باب ذكر بعض المنقول عن أئمة أصحاب الحديث في جواز الرواية عن أهل الأهواء والبدع).
- (45) ثمرات النظر في علم الأثر، محمد بن إسماعيل الأمير الصنعاني (ت1182هـ)، تح: رائد بن صبري بن أبي علفة، ط1، الرياض: دار العاصمة، 1417هـ، 103.
- (46) ينظر أحوال الرجال، أبو إسحاق إبر اهيم بن يعقوب الجوزجاني (ت259هـ)، حققه و علق عليه: السيد صبحي البدري السامرائي، ط1، بيروت: مؤسسة الرسالة، 1405هـ، 33.
  - (47) ينظر نزهة النظر، ابن حجر، 128.
- (48) ينظر التنكيل بما في تأنيب الكوثري من الأباطيل، عبد الرحمن بن يحيى المعلّمي اليماني، مع تخريجات وتعليقات محمد ناصر الدين الألباني وزهير الشاويش وعبد الرزاق حمزة، ط2، بيروت-دمشق: المكتب الإسلامي، 1406هـ، 233-232/1.
  - (49) ينظر فتح الباري شرح صحيح البخاري، ابن حجر العسقلاني، دار المعرفة بيروت، 1379، 1382.
- (50) الإحكام في أصول الأحكام، أبو محمد علي بن أحمد بن حزّم(تُ456هـ)، بيروت: دار الأفاق الجديدة، 1403هـ) 1403هـ، 4364هـ)
- (51) نقله الشيخ طاهر الجزائري في: توجيه النظر إلى أصول الأثر، طاهر بن صالح بن أحمد الجزائري الدمشقي(ت1338هـ)، بيروت: دار المعرفة،409، عن ابن حزم.
  - <sup>(52)</sup> ينظر ثمرات النظر، 105.
- (<sup>53)</sup> ينظر ميزان الاعتدال في نقد الرجال، شمس الدين أبو عبد الله محمد بن أحمد بن عثمان بن قايماز الذهبي، تح: علي محمد معوض وعادل أحمد عبد الموجود، دار الكتب العلمية، بيروت-لبنان، ط1، 1995، 141/3.
  - (حرح). لسان العرب 422/2، مادة (جرح).
    - <sup>(55)</sup> سورة الأنعام 60.

(91) الطبقات الكبرى، محمد بن سعد بن منيع البصري (ت230هـ)، بيروت: دار صادر /دراسة وتحقيق: محمد

1 147

العدد الخامس عشر - نوفمبر 2021

عبد القادر عطا، ط1، بيروت: دار الكتب العلمية، 1410هـ، 6/225.

(92)(92) الضعفاء الكبير، 1/129 (160).

```
(58) الجرح والتعديل بين المتشددين والمتساهلين، محمد الطاهر الجوابي، 19.
                                                                              <sup>(59)</sup> سورة الانفطار 7.
                                                       (60) لسان العرب 433/11، تهذيب اللغة215/2.
                                                                            <sup>(61)</sup> أساس البلاغة 411.
                                               (62) ينظر لسان العرب 431/11، مختار الصحاح 273.
                                                                        (63) معرفة علوم الحيث،52.
                                                                         (64) جامع الأصول 126/1.
                                                                         (65) المصدر الابق 126/1.
                                        (66) ينظر نظرية نقد الرجال، عماد الدين محمد الرشيد، 73-74.
                                                           (67) مقدمة ابن الصلاح، 237 (النوع 61).
                                                              (68) الاقتراح في بيان الاصطلاح،302.
                                                                               (69) نز هة النظر 89.
(70) مسألة خلق القرآن وأثر ها في صفوف الرواة والمحدثين في كتب الجرح والتعديل، عبد الفتاح أبو غدة، مكتبة
                                                                المطبوعات الإسلامية بحلب،6.
                                                                            (71) الكفاية ، 129-128.
                                                                        (72) مجموع الفتاوى 357/3.
                                                                        (73) المصدر السابق 357/3.
                                                                                  (74) الموقظة 20.
                                                                     (75) شرح علل الترمذي 123/1.
                                                            (76) ينظر الصحاح، الجوهري، 1240/3.
           (77) الملل والنحل، أبو الفتح الشهرستاني، دار الكتب العلمية، بيروت-لبنان، ط8-2009 ،144/1.
(78) ينظر تهذيب التهذيب، أحمد بن علي بن حجر العسقلاني (ت852هـ)، تح: عادل أحمد عبد الموجود وعلي
                            محمد معوض، ط1، بيروت: دار الكتب العلمية، 1425هـ، 189(166).
(79) تقريب التهذيب، شهاب الدين أحمد بن على بن حجر العسقلاني(ت852هـ) ط1،بيروت: مؤسسة الرسالة،
                                                                          1416هـ، 26(136).
(80) الكاشف في معرفة من له رواية في الكتب الستة، الذهبي (ت748هـ)، تح: محمد عوامة وأحمد محمد نمر
       الخطيب، ط1، جدة: دار القبلة للثقافة الإسلامية، مؤسسة علوم القرآن، 1413هـ، 205/(104).
(81) العلل ومعرفة الرجال، أبو عبد الله أحمد بن حنبل الشيباني (ت241هـ)، تح: وصبي الله بن محمد عباس،
                   ط1، بيروت: المكتب الإسلامي، الرياض: دار الخاني، 1408هـ، 284/3(5260).
                                                                          (82) التهذيب 1/89(166).
                                                 ^{(83)} الجرح والتعديل، ابن أبي حاتم، 296/2 (1090).
(84) الضعفّاء الكبير، أبو جعفّر محمد بن عمر العقيلي(ت322هـ)، تح: عبد المعطى أمين قلعجي، ط1، بيروت:
                                                        دار الكتب العلمية،1404هـ، 36/1(20).
                                                                                (85) التهذيب 90/1.
                                                             (86) ينظر معجم المقاييس، 422/2-423.
                                                                    (87) ينظر الملل والنحل، 223/1.
                                                                             (88) ينظر التقريب 15.
                                                                          (89) التهذيب 341-340/1
                                                                        (90) الكاشف، 1/254(453).
```

(57) لسان العرب 422/2.



- (93) أحوال الرجال،47(15).
- (94) تاريخ يحيى بن معين، يحيى بن معين بن عون الغطفاني البغدادي، رواية أبي الفضل العباس بن محمد بن حاتم الدوري البغدادي، تح: عبد الله أحمد حسن، بيروت: دار القلم، 354/3،(1715).
- (95) الضعفاء والمتروكين، أبو عبد الرحمن أحمد بن شعيب النسائي (ت303هـ)،تح: محمود إبراهيم زايد، ط1، حلب" دار الوعي، 1369هـ، 21(64)).
  - <sup>(96)</sup> التهذيب 341/1.
- (97) الضعفاء والمتروكون، أبو الحسن علي بن عمر الدار قطني(ت385هـ)، ط1، بيروت: دار القلم، 1405هـ، 1405هـ) 1405هـ، 118)287
  - (98) الجرح والتعديل 319/2 (1213).
- (99) الكامل في ضعفاء الرجالُ، أبو أحمد عبد الله بن عُدي(ت365هـ)، تح: يحيى مختار غزاوي، ط3، بيروت: دار الفكر، 1409هـ، 1407(220).
  - (100) التهذيب 1/340-341 (659).
    - (101) الكاشف 1/453(453).
  - (102) المغنى في الضعفاء، الذهبي، (ت748هـ)، حققه وعلق عليه: نور الدين عتر. (771)93/1).
    - (103) ينظر معجم مقاييس اللغة، أبن فارس، 62/5.
- (104) ينظر منهج الإمام البخاري في الرواية عن المبتدعة من خلال الجامع الصحيح، كريمة سوداني، ط1، الرياض، مكتبة الرشد، 1425هـ، 94-101.
  - (105) مجموع الفتاوي 357/3.
  - (106) التهذيب 5/3176) التهذيب (115/3).
    - (107) التقريب 201-202(2710).
      - (108) الكاشف 1/474/1 (22أ11).
- سؤالات أبي عبيد الآجري لأبي داود، تح: محمد علي قاسم العمري، ط1،المدينة المنورة: الجامعة الإسلامية، 1399هـ، 309(465).
- (110) من كلام أبي زكريا يحيى بن معين في الرجال، يحيى بن معين(ت233هـ)، تح: أحمد محمد نور سيف، دمشق، دار المأمون للتراث، 1400، 97((299).
  - (111) العلل ومعرفة الرجال 42/2(1494).
- (112) سؤالات محمد بن عثمان بن أبي شيبة لعلي بن المديني، علي بن عبد الله بن جعفر المديني أبو الحسن، تح: موفق عبد الله عبد القادر، ط1، الرياض: مكتبة المعارف، 1404هـ، 72(51).
  - (113) رواية إسحاق بن منصور، ينظر الجرح والتعديل 258/4 (1117).
    - (114) الطبقات 283/7.
    - (1117) الجرح والتعديل 258/4 (1117).
      - (116) التهذيب 116/3
      - (117) الثقات 6/64(8363).
    - (118) تاريخ الدوري 245/2(410)، ونقله الحافظ في الهدي 408.
      - (119) التقريب 201-202(2710).
- (120) وقال في ميزان الاعتدال في نقد الرجال، الذهبي(ت748هـ) ط1، بيروت: دار الكتب العلمية،3748هـ) 295/1995(3358): "أحد ثقات البصريين، لكنه يرمى بالقدر فيما قال"، وكأنه يضعف نسبته إلى القدر.
  - (121) المغني 272/1 (2507).
- (122) ينظر ظاهرة الإرجاء في الفكر الإسلامي، سفر بن عبد الرحمن الحوالي، ط1، هولندا: دار الكلمة، 1420هـ، 216.
- (123) ينظر الفرق بين الفرق، عبد القاهر بن طاهر البغدادي (ت429هـ، تح: محمد محيي الدين عبد الحميد،
  - مجلة القرطاس 📗 148

```
(124) الرفع والتكميل في الجرح والتعديل، أبو الحسنات محمد عبد الحي اللكنوي (ت1304هـ)، تح: عبد الفتاح
                                            أبو غدة، ط3، بيروت- دار الأقصى، 1407هـ، 360.
                                                                  (125) ينظر التهذيب 382/1).
                                                                           (126) التقريب 57 (616).
                                                                       (127) الكاشف 1/12(519).
                                                                 (1346) التاريخ الكبير 1/420).
                                                                              .382/1 التهذيب ^{(129)}
                                                       (130) سؤالات الأجري بتحقيق البستوي 300/1.
                                                                         (131) الثقات 6/67(6718).
                                                                     (132) ثقات ابن شاهین 31 (28).
                                                               (133) تاريخ الدوري 483/3 (2365).
                                                                              (134) التهذيب (1382.
                                                                (135) الجرح والتعديل 252/2 (906).
(136) و هو حديث أبي موسى الأشعري في بعثه على قومه البخاري: المغازي، باب بعث أبي موسى ومعاذ بن
                                جبل رضي الله عنهما إلى اليمن قبل حجة الوداع 1579/4 (4089).
                                                                   (137) قاله الحافظ في الهدي، 392.
                                                                      (138) الميزان 459/1 (1085).
                                                                  (139) ينظر الصحاح 224/1.
(140) القاموس المحيط، مجد الدين محمد بن يعقوب الغيروز آبادي(ت817هـ)، ط2،بيروت: دار إحياء التراث
                                                                    العربي، 1424هـ، 133/1.
                                                                          (141) هدى الساري، 459.
                                (142) فتح الباري، كتاب الأدب: باب تبلّ الرحم ببلاها، 420/10(5644).
                                                                     ^{(143)} سير أعلام النبلاء 370/7.
                                                                      .(8441) التهذيب .(8441) التهذيب .(8441)
                                                                    ^{(145)(145)} التقريب 496 (7178).
                                                                      (146) الكاشف 25/2 (5868).
                                                               (147) الجرح والتعديل 460/8 (2109).
                                                                      .(11343)536/7 الثقات ^{(148)}
(149) الميزان 7/46(9119)، وعني بالغرابة أن أهل الكوفة يوالون عليا، بل والمعروف عنهم التشيع والمغالاة
                         في حب علي، فكيف يكون صاحب الترجمة كوفيا، وناصبيا في أن واحد؟!.
                                                                       (150) ينظر الصحاح 310/1.
                                                                         (151) الملل والنحل 106/1.
                                                                      .(1186)602/1 التهذيب ^{(152)}
                                                                          (153) التقريب 85(1005).
                                                                       (154) الكاشف 1/1 (841).
                         (155) التهذيب 602/1، والإباضة فرقة من الخوارج، تنسب إلى عبد الله بن إباض.
                                     (156) رواية أبي بكر الأثرم، ينظر الجرح والتعديل 285/(1270).
                                 (157) رواية إسحاق بن منصور، ينظر الجرح والتعديل 285/3(1270).
                                                                 (158) سؤالات الأجري ،258(349).
                                                                       .(7529) الثقات .(7529) الثقات .(7529)
(160) أبو محرز، من أهل سمر قند، تتلمذ على الجعد بن در هم فأخذ عنه القول بخلق القرآن، وضمّ إليه رأيه في
نفي الصفات، خرج مع مكتبه الحارث بن سريج بخراسان على واليها نصر بن سيار في أواخر خلافّة
      بني أمية، فقتله قائده سالم بن أحوز الم 14 1 149 | العدد الخامس عشر - نوفمبر 2021
```



محمد بن جرير الطبري(ت310هـ)، ط2،بيروت: دار الكتب العلمية، 1408هـ، 292/4، 292-295 (حوادث سنة 128هـ).

(161) هُدي الساري 459.

(162) قال البخاري: "كان صاحب مواعظ، فتكلم، فسمى الأفوه". حكاه ابن عدي من رواية الجنيدي في الكامل، 17/2 (253).

(163) تهذيب الكمال (163)

(164) التقريب 62(687).

(165) الكاشف 1/579).

(166) الضعفاء، للعقيلي (163)

(167) سورة القيامة 22-23.

(1540) ينظر العلل ومعرفة الرجال 57/2 (1540).

(169) تاريخ الدوري 59/2 (3879).

(170) الميزان 29/2 (1197).

(171) المصدر السابق 459.

(172) تهذیب الکمال (172).

(173) التقريب 25(113).

(174) الكاشف 1/204/1

(175) تاريخ بغداد أو مدينة السلام، أبو بكر الخطيب أحمد بن علي البغدادي(ت463هـ)،بيروت-دار الكتاب العربي، 3/53 (2586).

(176) تذهيب تهذيب الكمال في أسماء الرجال، شمس الدين محمد بن أحمد الذهبي(ت748هـ)، ط1، القاهرة: الفاروق الحديثة، 1425هـ، 1/205(113).

(91) الكاشف 1/204/1 (91).

(178) الجرح والتعديل 78/2 (169).

(179) تاريخ بغداد 53/5(2586).

(180) الإرشّاد في معرفة علماء الحديث، أبو يعلى الخليل بن عبد الله الخليلي(ت446هـ)، ط1، الرياض: مكتبة الرشد، 1409هـ، 40/26 (318).

(181) تاریخ بغداد 5/151(2586).

(182) الثقات 41/8 (12159).